
roji - Der Garten der japanischen Teemeister

Emanuel Han

17. Oktober 2018

Einleitung
Der roji露地 ist eine Sonderform des japanischenGartens und gleichzeitig Teil
des japanischen Teekultes sadō 茶道. Seine Betrachtung wirft ein neues Licht
auf den westlich geprägten Diskurs um das Gärtnern im Zeitalter des Antro-
pozän. Vorliegende Arbeit beschreibt zuerst die historische Entstehung des
sadō und des roji in Japan. Seine Vollendung findet der roji in der frühen Neu-
zeit als ein Ort der Kontemplation und Meditation der Aristokratie und der
höchstenHerrscher der Samuraiklasse. Die Richtung, in welche die japanische
Kultur sich in der Azuchi-Momoyama-Zeit (1573-1603) weiterentwickeln soll-
te, wurde klar von der Tatsache bestimmt, dass der Grossfeldherr Toyotomi
Hideyoshi 豊臣秀吉 sehr angetan war von Reizvollem, und dass sein ästheti-
scher Berater der Teemeister Sen Rikyū 千利休 war (Hayakawa, 1973, S. 103).
Die Architektur wie auch die Gartenkunst sind seither von dieser einflussrei-
chen Konstellation geprägt (Hayakawa, 1973, S. 103). Viele Teemeister wurden
und werden von Wohlhabenden angefragt, ihre privaten Gärten und Parks zu
gestalten. Auf diese Weise entstanden die berühmten Gärten der kaiserlichen
katsura-Villa 桂離宮 (Hayakawa, 1973, S. 103ff) (Abb. 1 und 2) und des shinju-an-
Tempels真珠庵 (Hayakawa, 1973, S. 92ff). „The subtle nuances and the compli-
cated beauty that distinguish the modern japanese garden“ sei ein Verdienst
der Teemeister (Hayakawa, 1973, S. 133f). Über die Jahrhunderte hätten sie den
roji als Gartenraum perfektioniert. In vielen repetierten Verfeinerungen hät-
ten sie gleichzeitig grossartige Techniken des stimmungserzeugenden Designs
entwickelt (Hayakawa, 1973, S. 134).

In einem zweiten Teil folgt eine Diskussion. Weltbilder und Gestaltungs-
ideale der Teemeister werden mit westlich tradierten Konzepten verglichen.
Die Synthese enthält aus diesem Vergleich gewonnene Erkenntnisse für den
Diskurs um das Gärtnern im Anthropozän.

1



These und Fragestellung
Für vorliegende Arbeit werden folgende Thesen aufgestellt:

• Es gibt Parallelen und Ähnlichkeiten zwischen den von den japanischen
Teemeistern beschriebenenWeltbildern undGestaltungsidealen und de-
nen von westlichen Autoren. Es gibt aber auch Unterschiede.

• Das westliche Instrumentarium an philosophisch-ethischen Konzepten
eignet sich nur bedingt, um die den roji zugrundeliegende Ideenwelt zu
beschreiben und zu analysieren.

• Aus den roji-Praktiken und den diesen zugrundeliegenden Konzepten
kann der Westen neue Ansätze für den Diskurs um das Gärtnern im
Anthropozän gewinnen.

Angesichts des immer grösser werdendenAusmasses dermenschlichenUm-
gestaltung der Natur und ihrer Prozesse (wie Geo-Engineering) und deren
ÖkonomisierungmittelsÖkosystemleistungenwird für vorliegendeArbeit fol-
gende Frage als die wichtigste angesehen:

Welche neuen Ansätze für den Diskurs um das Gärtnern im Anthro-
pozän kann derWesten bei der Betrachtung der roji-Praktiken gewin-
nen?

Abgrenzung
Auf andere Gärten als die roji wird nicht eingegangen, weil sie für die Beant-
wortung der Fragestellung irrelevant sind. Die Behandlung der chinesischen
Teekultur beschränkt sich auf deren Einfluss auf die japanische Teekultur.

Methode
Es wird eine Literaturstudie mit einer historischen Makroperspektive durch-
geführt. Bei ostasiatischer Literatur schliesst eine solche Studie auch die Be-
trachtung der Bedeutungen, welche in den chinesischen Schriftzeichen stecken,
mit ein. Als Referenz der westlichen Denkweise zum Thema Gärtnern im An-
thropozän werden verschiedene Quellen zitiert.

2



Geschichte des sadō
In der Tang-Zeit (618-907) war Tee in China ein weit verbreitetes Getränk.
Lu Yu陸羽 (728-804) schrieb imWerk chajing 茶系 über die Vorzüge des Tees,
die richtige Zubereitung und den Reiz des Teetrinkens. In Japan war zu dieser
Zeit das Getränk auch bekannt, jedoch nur als seltene, teure Importware aus
China. Aus dem China der Song-Zeit (960-1279) wurde dann Teegeschirr und
Pulvertee nach Japan importiert, und der japanische buddhistische Priester
Eisai栄西 (1141-1215) legte nach der Rückkehr aus dem Studium in China eine
Teeplantage in Japan an und schrieb das Werk kissa-yōjōki 喫茶養生記 (1214), in
welchem er für den Tee wirbt und die Etikette des Zubereitens und Trinkens,
wie er sie in China gelernt hat, beschreibt. Das Teetrinken wurde als Praxis für
die buddhistischen Mönche formalisiert. Im 14. Jahrhundert wurde diese Pra-
xis um eine ästhetische Dimension erweitert. Auch entstanden damals organi-
sierte Tee-Degustationen. Oft waren diese Anlässe mit ausgelassenen Feiern
inklusiveAlkoholkonsum, Bankett,Musik, Tanz undDichtung verbunden (jaa-
nus, 2001a). Die Beliebtheit des Tees wuchs. Sogar rebellierende Bauern sollen
bei ihren geheimen Treffen Tee getrunken haben (Loraine, 1968, S. 188). Der
aus einfachen Verhältnissen stammende zen禅-Mönch Murata Jukō村田珠光
(1423-1502) prägte die Ritualisierung des formalisierten Teetrinkens, indem er
ihm zen-Werte wie Einfachheit undÄsthetik hinzufügte. Sein ästhetisches Ide-
al wirdwabi侘 genannt. Es bedeutet, im Einfachen, Herben, Unregelmässigen
und Unvollkommenen das Schöne zu erkennen (Japan: An Illustrated Ency-
clopedia, 1996, S. 40f). Die zen-Lehre baut stark auf dem Taoismus auf, der
auch „Die Kunst des In-der-Welt-Seins“ genannt wird. Der Taoismus „nimmt
das Irdische hin, wie es ist, und versucht, im Unterschied zu den Konfuzianern
und Buddhisten, in unserer Welt voll Kummer und Sorge echte Schönheit zu
finden“ (Okakura, 2004, S. 58).

Das Zusammenkommen zum Teetrinken soll gemäss Murata Jukō die
Stärkung der vier Kardinaltugenden Urbanität, Zuvorkommenheit, Reinheit
und Unerschütterlichkeit zum Ziel haben (Loraine, 1968, S. 188). Dies muss
vor demHintergrund der unruhigen Sengoku-Zeit (1477-1573) gesehen werden,
welche von kriegerischen Auseinandersetzungen geprägt war. Gerade wegen
dieser instabilen Lage hatte die zen-Sekte einen enormen Zulauf (Hayakawa,
1973, S. 64).

Murata Jukōs chanoyu茶ᷥ湯 (wörtlich: heissesWasser für Tee; gemeint ist
der Stil und die Form des Tee-Servierens und die zugehörige Philosophie) war
für die gesamte kulturelle Weiterentwicklung Japans sehr prägend und wur-
de von einem seiner Schüler, Murata Sōju 村田宗珠, an zahlreiche wohlha-
bende Händler weitergegeben. Jene, die sich diesem sadō 茶道 (wörtlich: Tee-
Weg) verschreiben, werden chajin 茶人 (wörtlich: Teemensch; in der westli-

3



chen Literatur: Teemeister) genannt. Takeno Jōō武野紹鴎 (1502-55), ein weite-
rer Teemeister, erweiterte das wabi-Konzept mit eremitistischen Idealen und
prägte die Gestaltung des chashitsu 茶室 (wörtlich:Teeraum), indem er dessen
Masse auf viereinhalb tatami 畳-Matten beschränkte und einige Bauelemen-
te absichtlich in ihrem natürlichen Zustand beliess (einer der tragenden Bal-
ken wird zum Beispiel nicht behauen, sondern in der ursprünglichen Pracht,
wie er sich als Baumstamm zeigt, belassen). Ein Schüler von Takeno Jōō war
Sen Rikyū (1522-91). Dieser diente als Teemeister den grossen militärischen
Herrschern undReichseinigern derAzuchi-Momoyama-Zeit, OdaNobunaga
織田信長 (1534-82) und Toyotomi Hideyoshi (1536-98). Die Ästhetik deswabi
erreichte im sadō ihren ersten Höhepunkt durch die Praxis von Sen Rikyū.
Er trieb die Reduzierung der Ausschmückung des Teeraumes weiter und inte-
grierte spirituelle Aspekte des zen nochmehr in sein chanoyu (jaanus, 2001a). Er
schrieb ein geheimes Buch zum sadō, nanbōroku南方録 genannt (jaanus, 2001b).

Beim chanoyu geht es nicht umdasRitual an sich, sondern es dient nur dazu,
den Kopf von Gedanken zu befreien, um sich dann entspannt über schöne
Kunstgegenstände oder Blumen unterhalten zu können (Loraine, 1968, S. 190).
Zu erwähnen ist, dass die Gäste sich alle tief bücken müssen, um durch eine
kleine Öffnung in den Teeraum zu gelangen (Abb. 4 und 9). Diese Öffnung ist
mit Absicht so angelegt. Das sich Verbeugen drückt in Japan Ehrfurcht und
Respekt aus. Dadurch, dass sich jeder Gast dieser Körperhaltung hingeben
muss, erhält er eine Lektion in Demokratie, weil diese auf Respekt aufbaut
(Loraine, 1968, S. 195).

4



Geschichte des roji
roji路地 ist ein im Alltag gebräuchlichesWort für Durchgang, Gässchen, Pfad.
Es wurde auch von den Teemeistern verwendet, um den Pfad im Aussenbe-
reich um den Teeraum auszudrücken, über welchen seine Gäste vom Gatter
bis zumTeeraum schreiten, wo er ihnen dann Tee serviert. Dieser Aussenraum
(Abb. 3) war gewöhnlich leer, er war nicht als Garten konzipiert. Im chōan-
dōki 長闇堂記, einer 1640 erschienenen Sammlung von sadō-Anektoten, wird
erwähnt, dass Ishiguro Doutei 石黒道堤, einer der Schüler Murata Jukōs,
als erster fumi-ishi 踏石 (wörtlich: Trittsteine; siehe Abb. 4 und 5) in diesen
Aussenbereich legte. Um nicht dem Schlamm ausgesetzt zu sein, wurden die
Trittsteine in der Azuchi-Momoyama-Zeit gelegentlichmit einemKiesbett er-
gänzt. Wie er im nanbōroku schreibt, erkannte Sen Rikyū den positivenWert,
der im roji steckte, und so führte er eine neue Schreibweise für diesen Pfad ein,
die auch heute noch gebräuchlich ist:露地 (wörtlich: taufeuchter Boden).Diese
Wortzeichen wurden einem Sutra entnommen, wo sie für den Ort stehen, wo
Seelen wiedergeboren werden. Diese Bedeutung wird auf den roji übertragen.
Auf ihm sollen die Seelen der Gäste wiedergeboren werden, das Weltliche, Ir-
dische verlassend, um in die Einsamkeit des einfachen Teeraumes einzutreten
(Loraine, 1968, S. 195). Der roji versinnbildlicht „das erste Stadium derMedita-
tion - denWeg zur Selbsterleuchtung. Der roji soll die Verbindung zur Aussen-
welt unterbrechen und ein neues Gefühl erwecken, das den vollkommenen äs-
thetischen Genuss im Teeraum fördert. Wer diesen Weg entlanggegangen ist,
wird sich unweigerlich daran erinnern, wie sein Geist sich über die Gedanken
des Alltags erhoben hat, während er im Schatten der Nadelbäume über die
regelmässigen Unebenheiten der Trittsteine und die getrockneten Kiefernna-
deln geschritten ist und diemoosbedecktenGranitlaternen passiert hat“ (Oka-
kura, 2004, S. 73). Das Ziel der vier Kardinaltugenden wurde also schon mit
dem Gartenpfad in Angriff genommen. Die Teemeister umschreiben mit ei-
nem Gedicht die Empfindung, welche sie mit dem von ihnen gestalteten roji
hervorrufen wollen. Sen Rikyū wählte dafür ein altes Lied von Fujiwara Sa-
daie 藤原定家 (1162-1214) (Japan: An Illustrated Encyclopedia, 1996, S. 40f),
Übersetzung nach Okakura (2004, S. 74):

In die Ferne blicke ich:
Weder Blumen
Noch farbige Blätter
Am Meeresstrand
Eine einsame Hütte
Im schwindenden Licht
Eines Herbstabends.

5



Für Kobori Enshū 小堀遠州 (1579-1647) war es folgender Vers (Okakura,
2004, S. 74):

Eine Gruppe Sommerbäume,
Ein Streifen Meer,
Ein blasser Mond.

Ein roji kann auch in zwei Teile unterteilt sein, getrennt durch ein Gatter.
Dann ist der von der Aussenwelt entferntere Teil wilder, weniger künstlich ge-
staltet. Von allen japanischenGartenformen ist der roji ohnedies die amwenig-
sten künstliche. Bei derGestaltung des rojiweden unter verschiedenen Idealen
insbesondere wabi, yūgen 幽玄 und sabi 寂 verfolgt. yūgen bedeutet eine Stim-
mung des Geheimnisvollen, Dunklen, Tiefen, Eleganten, Doppeldeutigen, der
Ruhe, des Vergänglichen und des Traurigen (Japan: An Illustrated Encyclope-
dia, 1996, S. 42ff). sabi drückt hohes Alter, Einsamkeit, Resignation und Ruhe
aus (Japan: An Illustrated Encyclopedia, 1996, S. 34ff). So ist sabi in der durch
natürliche Alterung entstandenen Oberfläche (Patina) von Steinen, Moos und
Flechten zu finden. Die Objekte in diesem verwitterten Zustand tragen zum
chanoyu-Setting bei, indem sie die für dieses essentielle zeitlose Abgeklärtheit
schaffen (Abb. 6). Die roji sind nicht für die Ewigkeit gemacht. Kein einziger
der historischen roji wurde in der Originalform des Kunstwerks erhalten, im
Gegensatz zu anderen japanischen Gärten aus derselben Zeit. Schwere Ein-
griffe wie die Schaffung von Teichen, Hügeln oder fixe Steinanordnungen sind
dem roji fremd (Loraine, 1968, S. 195).

In der urjapanischen Religion shintō 神道 wie auch im zen-Buddhismus ist
der Akt des Reinigens ritualisiert. „Since shintō lays great stress on purity and
cleanliness, the act of cleansing the body assumes enormous importance and
must be performed before any ceremony begins“ (Japan: An Illustrated Ency-
clopedia, 1996, S. 151). Auch heute noch ist es üblich, dass Japaner für gewisse
Reinigungsabläufe eine Gründlichkeit und Ausdauer aufbringen, die für durch
den westlichen Kulturkreis Geprägte unverständlich ist. Vor diesem Hinter-
grund muss folgende Anektote um Sen Rikyū gesehen werden. Der Teemei-
ster beobachtete, wie sein Sohn den roji fegte und sprengte. „Das ist noch
nicht sauber genug“ soll er seinem Sohn gesagt haben, als dieser fertig war,
und ihn aufgefordert haben, nochmals von vorne zu beginnen. Sein Sohn ver-
kündete nach einer weiteren Stunde harter Arbeit, er sei jetzt fertig. „Ich habe
die Trittsteine zum dritten Mal gescheuert und die Steinlaternen und die Bäu-
me gründlich mit Wasser besprengt. Moos und Flechten leuchten in frischem
Grün, und auf dem Boden ist kein Blättchen und kein Zweig mehr zu sehen“.
Der Teemeister schalt ihn einen jungen Narr und schüttelte einen Baum, so
dass der Boden mit goldenen und roten Blättern bedeckt war. Es ging ihm
neben Sauberkeit auch um Natürlichkeit (Okakura, 2004, S. 77f).

6



Vor buddhistischen Tempeln und in den roji vollführt jeder Besucher ein
Reinigungsritual am tsukubai蹲, einem steinernenWasserbecken (Loraine, 1968,
S. 198; siehe auch Abb. 6 und 8). Das tsukubai soll sich aus dem zazen-seki坐禅石
entwickelt haben, einemArrangement von Steinen bei einer Quelle, woMusō
Soseki夢窓疎石 sich nach anstrengendenMeditationen erholte.Musō Soseki
war einer der zen-Konvertiten und prägte die japanische Gartenkunst ausser-
ordentlich (Hayakawa, 1973, S. 62ff). Sen Rikyū gestaltete einen roji, von dem
ein tsukubai erhalten ist. Die Anektote, die sich darum rankt, geht so: Rikyū
soll zwei Reihen Hecken gepflanzt haben, so dass vom roji aus die schöne Aus-
sicht auf den See in der Ferne komplett verdeckt wurde. Wenn sich der Gast
nun aber über das Wasserbecken beugte, um seine Hände zu netzen, wurde
ihm völlig unerwartet die Sicht auf den See durch eine schmale Öffnung in
den Hecken frei (Loraine, 1968, S. 198).

Eine andere Legende dreht sich um einen Baum. So steht in einem roji,
der vor 300 Jahren ursprünglich von Sen Rikyū angelegt wurde, eine 250 Jah-
re alte Pinie, die als Ersatz für ihre Vorgängerin am selben Ort gepflanzt wur-
de (Abb. 7). Dieser aktuelle Baum wird wie sein Vorgänger „Ärmelbürstende
Pinie“ genannt, weil der roji so klein ist, dass der Herrscher Toyotomi Hi-
deyoshi ihn angeblich nicht passieren konnte, ohne seine Ärmel an der Pinie
zu streifen (Loraine, 1968, S. 195).

Eine der Grundherausforderungen für die Teemeister ist, den roji gleich-
zeitig natürlich, künstlerisch und praktisch zu gestalten. „Because it is […] es-
sential for the roji to prepare the guest psychologically to enter the world of
tea, its design and spatial expression require intense care. It must have balan-
ced sense of both flow and calm in its movement lines. Its mood must be tense
in some places and relaxed in others, with a suitable equilibrium maintained
between the two. All distracting elements must be eliminated, for they intro-
duce jarring worldly thoughts“ (Hayakawa, 1973, S. 134).

Auf Sen Rikyūs Anwesen wurden nach seinem Tod zwei der bedeuten-
den „Teeschulen“ eingerichtet, omote-senke 表千家 und ura-senke 裏千家, in wel-
chen bis heute die Geheimnisse des sadō weitergegeben werden. Dort steht
der Teeraum fushin-an不審菴 (Abb. 9). Sein zugehöriger roji (Abb. 10) wird von
der Aussenwelt durch einen „Fenster-Eingang“ (naka-kuguri 中潜ḁ) getrennt
(Abb. 11). Dieser naka-kuguri und die dahinter sichtbaren Trittsteine in einem
tiefen Moosbett würden nach Hayakawa (1973, S. 135) auf perfekte Weise das
Kunststück vollbringen, gleichzeitig den roji von der Aussenwelt zu isolieren
und den Gast zum Eintreten einzuladen.

7



Diskussion
Weltbilder undWertvorstellungen
Naturbeziehungen und die Kunst des In-der-Welt-Seins Die condi-
tio humana von Hannah Arendt drückt ein In-der-Welt-Sein des Menschen
aus: „Nun umfasst aber die Condition Humaine, die menschliche Bedingtheit
im Ganzen, mehr als nur die Bedingungen, unter denen den Menschen das
Leben auf der Erde gegeben ist. Menschen sind bedingte Wesen, weil ein jeg-
liches, womit sie in Berührung kommen, sich unmittelbar in eine Bedingung
ihrer Existenz verwandelt“ (Arendt, 1960, S. 16). Gemäss Arendt sei dieses In-
der-Welt-Sein seit der Moderne gestört: die menschliche Welt habe sich der
Natur entfremdet (Palsson et al., 2013, S. 9). Daraus resultiert ein Dualismus,
der aber als Problem erkannt wurde und den es zu überwinden gilt: „Nature has
often been presented as one half of a pair – nature/culture, natural/social, and
so on. This is still echoed in some earth-system notions that are fundamentally
dualistic, ‘linking,’ ‘connecting,’ and ‘coupling’ the two systems of the earth and
humans as if they were different realities. But recently, environmental discour-
se has increasingly emphasized the need to move beyond the stark dualism of
the natural and the social“ (Palsson et al., 2013, S. 9). Böhme spricht in diesem
Zusammenhang von einer neuen Beziehung zwischen Naturphilosophie und
Naturästhetik: Die durch den Menschen verursachte Zerstörung werde für
diesen am eigenen Körper spürbar und zwinge ihn, seine eigene Natürlichkeit
wieder in sein Selbstbewusstsein zu integrieren. Diese neue Fokussierung dre-
he sich um das „Sichbefinden in Umwelten“ (Böhme, 1989, S. 9). ImWesten ist
somit eine gewisse Notwendigkeit, die Naturbeziehungen des Menschen neu
auszurichten, erkannt worden, aber eben aus einer Not heraus. Ansätze haben
hier oft einen Versöhnungscharakter, siehe hierzu Böhme (1989, S. 31f und 46,
insbesondere die Allianztechnik Blochs). Dass die japanischen Teemeister vor
einer ganz anderen Ausgangslage stehen, ist augenfällig: Mit dem Taoismus ist
schon ein traditionsreiches Repertoire (deshalb „Kunst des In-der-Welt-Seins“)
für eine Einbindung des Menschen in ein Naturbild vorhanden, welches oben
genannteDualismen gar nicht aufkommen lässt. Dieses Selbstverständnis, Teil
der Natur zu sein, beginnt bei den Vorstellungen des Göttlichen: „In both the
Chinese and Japanese worldviews, there is less distance between man and the
divine than in the Western (Judeo-Christian) monotheistic tradition, and na-
ture is elevated to a very lofty position. Amajor thrust of Chinese and Japanese
culture has been to locate man’s proper place within the lap of nature, which is
seen in terms of the divine or sacred. [...] First, nature is revered for its sacred-
ness and for beauty in its own right, not through any secondary importance
as a creation of divinities. Second, nature is revered not so much as an ab-

8



stract entity but more concretely in terms of specific mountains, trees, and
streams in particular locales. Third, both humans and kami [Götter, Geister,
Anm. d. Autors] are understood to dwell in nature. Forth, although nature has
its dark side, with calamities and disasters, this is just one aspect of a duality
also reflected in the ambiguous character of human motivation and even in
malevolent dieties“ (Japan: An Illustrated Encyclopedia, 1996, S. 135ff). Was
der Westen von den japanischen Teemeistern lernen kann, ist also ein Welt-
bild, in welchem der Mensch in der Natur integriert ist, als Teil der Natur. Ist
er flexibel genug, sich und die Natur neu zu denken und zu verstehen, kann
die von Arendt angesprochene Entfremdung abgewendet werden, und zwar
über einen anderen Weg als die Versöhnung, welche zwingendermassen von
einemDualismusMensch/Natur ausgehen muss. Oder mit Palsson et al. (2013,
S. 11) ausgedrückt: „We must explore howWestern thought traditions, hither-
to heavily dependent on the dualism of nature and society, can confront their
internal limits and intellectual tipping points. Their flexibility needs to be en-
hanced and adapted to the human condition of the Anthropocene“. Vielleicht
bereitet der von Blühdorn und Welsh (2007, S. 193) konstatierte Kollaps des
„traditional modernity’s central dualism of the Self and its Other“ diese neue
Richtung vor. Dieser Kollaps sei ein Merkmal einer neuen conditio humana,
der „post-ecologist condition“.

Kardinaltugenden, Eremitendasein Die Kardinaltugend Reinheit hat
in Japan den weiter oben behandelten hohen spirituellen Stellenwert mit stark
ritueller Ausprägung. Es wird angenommen, dass das Ausrichten des Lebens
nach diesemWert prägend für die übrigen Elemente der Weltanschauung wie
auch für die Gestaltungsideale ist. Auf diesen Zusammenhang kann in vor-
liegender Arbeit nicht weiter eingegangen werden, um deren Umfang nicht zu
sprengen.Die behandelte Literatur zu den roji gibt keine genauereAuskunft zu
den Kardinaltugenden Urbanität, Zuvorkommenheit und Unerschütterlich-
keit. Deren genauere Untersuchung könnte weiteren Aufschluss zu denWert-
vorstellungen der japanischen Teemeister bieten. Interessant ist, dass Eremi-
tendasein und Urbanität von den japanischen Teemeistern nicht widersprüch-
lich verstanden werden. Da diese intensiven Kontakt mit ihren Gästen pfleg-
ten, muss ihr Eremitendasein eine andere Bedeutung haben als die westliche.

9



Gestaltungsideale
wabi, sabi, yūgen undMimesis „Concepts like wabi, sabi, [...] were all in-
clined toward simplicty in their basic implications, uniformly showing distan-
ce for ornate beauty. Simplicity also meant naturalness, or lack of artifice, in
artistic expression. In traditional aestetics the distance between art and na-
ture was considerably shorter than in its Western counterpart“ (Japan: An Il-
lustrated Encyclopedia, 1996, S. 15ff). Dieser Ansatz der Einfachheit als Ge-
staltungsziel stellt ein für denWesten neues Element dar. Adorno entwickelte
zwar das Konzept der Mimesis, ein Verhalten, welches „das Andere und den
Anderen um seiner selbst willen gelten lässt: das Ding, die Natur, den anderen
Menschen. In der Mimesis soll das Konkrete, das Singuläre, das Individuel-
le bewahrt bleiben“ (Böhme, 1989, S. 28). Wollte man den Teemeistern vor-
halten, sie betrieben Mimesis, vernachlässigt man folgenden grundlegenden
Aspekt: Der Teemeister will primär eine Atmosphäre schaffen. Diese Atmo-
sphäre soll Einfachheit ausstrahlen. Dazu soll ins Gefüge eingegriffen werden,
und zwar sollen störende Elemente entfernt, sollen Pfade für Herrscher eng
hinter einem Baum durchgeführt werden, damit sich der Herrscher als einfa-
chen Menschen wahrnimmt u.s.w. Die Einfachheit ist also auf die zu schaf-
fende Atmosphäre bezogen. Sich als den einfachen Mann zu fühlen ist etwas
erstrebenswertes.

Einen Garten gestalten, der gleichzeitig natürlich, künstlerisch und
praktisch ist Im Zusammenhang mit der Gestaltung der roji ist es interes-
sant, die Aussagen Arendts zur Vita activa zu betrachten: Sie weist darauf hin,
dassmit diesemWort dreimenschliche Tätigkeitenfelder, welche jeweils einen
anderen Anlass haben, zusammengefasst werden sollen: Arbeiten, Herstellen
und Handeln (Arendt, 1960, S. 14f). Sie erwähnt auch, dass es keine Hierar-
chie zwischen der Vita activa und der Vita contemplativa geben soll (S. 21ff).
Letztere Unterscheidung ist bei den Tätigkeiten des Teemeisters wohl des-
halb unpassend, weil dieser, als Mediator der Kontemplation, Orte und Mo-
mente der Kontemplation wahrscheinlich nur schaffen kann, wenn er selber
gelegentlich kontemplativ im roji und im chashitsu verweilt. Ob nun die kon-
templativen Momente des Teemeisters klar trennbar sind von den Momen-
ten der gestalterischen Tätigkeit (welche eine Aktion sind), mag angezweifelt
werden. Sonst sind aber die Begriffe Arbeiten, Herstellen und Handeln, so
wie Arendt sie braucht, auf die Tätigkeiten des Teemeisters anwendbar. An-
ders als beim Bauern, welcher von der Bearbeitung des Feldes im wörtlichem
Sinne Früchte erwartet, handelt es sich bei den Tätigkeiten des Teemeisters
nicht um Arbeit. Wenn dieser nun den roji und den chashitsu gestaltet, kann
man vom Herstellen im Sinne Arendts sprechen, auch wenn keine Werke für

10



die Ewigkeit geschaffen werden. Führt der Teemeister aber eine Teezeremo-
nie mit einem Gast durch, bei welchem sich wie oben besprochen alles um die
Kommunikation drehen soll, findet eine Handlung statt, diejenige Tätigkeit,
welche direkt zwischen Menschen abspielt, eventuell begleitet von kontem-
plativem Wahrnehhmen. Die Unterscheidung nach Arendt in Arbeiten, Her-
stellen undHandeln kann hilfreich sein, wenn es um die Einordnung des durch
den sadō tradierten Weltbildes geht: Dessen Übertragung macht wahrschein-
lich nur auf vergleichbare Tätigkeitsbereiche Sinn. Deshalb ist dieNaturbezie-
hung der Teemeister nicht materiell-existentiell begründet wie bei Jäger- und
Sammlervölkern oder bei agrarischen Schichten anbauender Völker, sondern
baut auf luxuriösen Verhältnissen auf. Interessant ist, dass sich der roji, trotz
dieses luxuriösen Ursprunges, aus einer praktischen Daseinsfunktion heraus
entwickelt hat, nämlich als durchzuschreitender Raum. Diese Funktion blieb
immer zentral und musste praktischerweise gewährleistet sein. Sie war und ist
die eigentliche Legitimation, sich des entsprechenden Raumes zu „bemäch-
tigen“. Tiefbau, Raumplanung, Landschaftsplanung und Ökosystemplanung
oder gar Geo-Engineering sind Tätigkeitsbereiche des Herstellens und somit
vergleichbar mit den roji. In der Praxis ist jedoch bei der Gestaltung eines
roji viel weniger Diskrepanz zwischen Kultur und Natur beobachtbar als bei
diesen Bereichen. Man kann die Gründe in der Technik, in der Weltanschau-
ung oder in den Gestaltungsidealen suchen. Der Westen könnte lernen, sich
mit der Frage nach den Gestaltungsidealen auseinanderzusetzen. Diese Aus-
einandersetzung kann „Visionen“ und die Schaffung von „Leitbildern“ oder
sogar „politischen Positionen“ in der Bestimmung des Verhältnisses von artifi-
ziell/natürlich oder Mensch/ Natur auslösen. Gestaltungsideale können Praxis
und Theorie, Handeln und Denken zusammenführen. Die Gestaltung, sprich
„Bemächtigung“ des Raumes erfolgt beim roji wie bei jedem Garten mit ei-
nem künstlerischen, mächtigen Eingriff. Diese Macht soll aber hier nicht of-
fensichtlich, nicht sichtbar sein. Das Arrangement soll nicht als Arrangement
erkennbar sein. Das Arrangement wurde jedoch im Laufe der Zeit etabliert,
um beim Gast gewisse Sinneserlebnisse und Geisteszustände hervorzurufen.
Diese Gleichzeitigkeit von Natürlichkeit, Künstlerischem und Praktischem
(sprich die Gleichzeitigkeit dieser westlichen Begriffe mit einander mehr oder
weniger ausschliessenden Bedeutungen) scheint wie bei anderen weiter oben
behandelten Aspekten aufzuzeigen, dass es gar nicht einfach ist, mit west-
lichen Begriffen ostasiatische Konzepte zu umschreiben, in welchen solche
Gleichzeitigkeiten scheinbar problemlos angewandt, ja gar intendiert werden.
Was der Westen hieraus lernen kann, ist, dass seine Gewohnheit, kategorisch
zu denken, nur eine Grenze darstellt, welche überwunden werden kann.

11



Zusammenfassung
Der Teekult entwickelte mit der Gestaltung der roji einen weltweit vielleicht
einzigartigen Umgangmit der Natur, der tief in den inOstasien tradierten phi-
losophischenDenkweisen verwurzelt ist. Dieser Umgangmit derNatur ist pri-
mär spirituell. Er zeigt im Vergleich mit westlichen Denkweisen auf, dass das
Denken im Bezug auf die Natur kulturell bedingt ist und neueWege einschla-
gen kann. So können Naturbeziehungen neue Formen annehmen. Unterstüt-
zend hierbei können die Erarbeitung und Etablierung von Gestaltungsidealen
wirken.

Ausblick
Eine weiterführende Untersuchung des Kulturphänomens „roji“ drängt sich
auf. Diese Betrachtung kann dem Menschen vielleicht einige der philosophi-
schen Grundlagen liefern, die er braucht, um den Trend seines immer grösser
werdenden respektlosen Eingriffs in die Natur zu hinterfragen. Zeitliche und
kulturelle Distanzen sollen dabei keine Hindernisse darstellen.

Literatur
Arendt, H. (1960) Vita activa oder Vom tätigen Leben, Piper, Stuttgart.

Blühdorn, I. und I. Welsh (2007) Eco-politics beyond the Paradigm of Sus-
tainability: A Conceptual Framework and Research Agenda, Environmental
Politics, 16 (2) 185–205, April 2007.

Böhme, G. (1989) Für eine ökologische Naturästhetik, Edition Suhrkamp, Frank-
furt am Main.

Hayakawa, M. (1973) The Garden Art Of Japan, Weatherhill, Tokyo.

jaanus (2001a) chanoyu, http://www.aisf.or.jp/~jaanus/deta/c/chanoyu.htm.
Abgerufen am 14.03.2014.

jaanus (2001b) roji, http://www.aisf.or.jp/~jaanus/deta/r/roji.htm. Ab-
gerufen am 14.03.2014.

Japan: An Illustrated Encyclopedia (1996) Keys to the Japanese Heart and Soul,
Kodansha International Ltd., Tokyo.

Loraine, K. (1968) TheWorld Of The Japanese Garden, Weatherhill, Tokyo.

12



Okakura, K. (2004) Das Buch vom Tee, Patmos, Düsseldorf.

Palsson, G., B. Szerzynski, S. Sörlin, J. Marks, B. Avril, C. Crumley, H. Hack-
mann, P. Holm, J. Ingram, A. Kirman, M. P. Buendía und R. Weehuizen
(2013) Reconceptualizing the ‘Anthropos’ in the Anthropocene: Integrating
the social sciences and humanities in global environmental change research,
Environmental Science & Policy, 28, 3–13.

13



Abbildungen

Abbildung 1: Teemeister bestückten den Rand dieser Brücke im Komplex
der kaiserlichen katsura-Villa mit Kies, Farnen und einer Grasnarbe. Quelle:
(Loraine, 1968, S. 341)

14



Abbildung 2: Gedeckter Bereich vor dem Teeraum shōi-ken笑意軒 der kaiserli-
chen katsura-Villa. Quelle: Hayakawa (1973, S. 108)

15



Abbildung 3: Schematische Übersicht über verschiedene Gestaltungelemente
der roji. Zu sehen sind fumi-ishi, ein tōrō 灯籠 (Steinlaterne) und unten rechts
ein tsukubai. Handzeichnung von Tsukiyama Teizōden 築山庭造伝 aus dem
Jahre 1828. Quelle: Loraine (1968, S. 196)

16



Abbildung 4: Der Eingangsbereich des Teeraumes der Teeschule ura-senke,
Kyōto. Quelle: Loraine (1968, S. 336)

17



Abbildung 5: Der roji der Teeschule mushakōji-senke武者小路千家, Kyōto. Quel-
le: Loraine (1968, S. 337)

18



Abbildung 6: Diese moosbedeckte Anordung, bestehend aus tsukubai und tōrō,
steht im roji des ninna-ji仁和寺, einemTempel inKyōto.Quelle: (Loraine, 1968,
S. 339)

19



Abbildung 7: Die „Ärmelbürstende Pinie“ im von Sen Rikyū angelegten roji
beim Tempel von myōki-an妙喜庵, Kyōto. Quelle: Loraine (1968, S. 340)

20



Abbildung 8: fumi-shi und tsukubai des fushin-an, omote-senke-Teeschule, Kyōto.
Quelle: Hayakawa (1973, S. 130)

21



Abbildung 9: Eingangsbereich des fushin-an, omote-senke-Teeschule, Kyōto.
Quelle: Hayakawa (1973, S. 131)

22



Abbildung 10: fumi-ishi vor dem Wartebänkchen des fushin-an, omote-senke-
Teeschule, Kyōto. Quelle: Hayakawa (1973, S. 156)

23



Abbildung 11: naka-kuguri des fushin-an, omote-senke-Teeschule, Kyōto. Quelle:
Hayakawa (1973, S. 157)


