roji - Der Garten der japanischen Teemeister

Emanuel Han

17. Oktober 2018

Einleitung

Der roj7 E#th ist eine Sonderform des japanischen Gartens und gleichzeitig Teil
des japanischen Teekultes sado #%i&. Seine Betrachtung wirft ein neues Licht
auf den westlich geprigten Diskurs um das Gértnern im Zeitalter des Antro-
pozin. Vorliegende Arbeit beschreibt zuerst die historische Entstehung des
sado und des roj7 in Japan. Seine Vollendung findet der 7977 in der frithen Neu-
zeit als ein Ort der Kontemplation und Meditation der Aristokratie und der
hochsten Herrscher der Samuraiklasse. Die Richtung, in welche die japanische
Kultur sich in der Azuchi-Momoyama-Zeit (1573-1603) weiterentwickeln soll-
te, wurde klar von der Tatsache bestimmt, dass der Grossfeldherr ToyoTomi
HipeyosH1 2EF & sehr angetan war von Reizvollem, und dass sein dstheti-
scher Berater der Teemeister SEN RikyT F##k war (Hayakawa, 1973, S. 103).
Die Architektur wie auch die Gartenkunst sind seither von dieser einflussrei-
chen Konstellation geprigt (Hayakawa, 1973, S. 103). Viele Teemeister wurden
und werden von Wohlhabenden angefragt, ihre privaten Gérten und Parks zu
gestalten. Auf diese Weise entstanden die berithmten Gérten der kaiserlichen
katsura-Villa #8t=E (Hayakawa, 1973, S. 103ff) (Abb. 1 und 2) und des shinju-an-
Tempels B2k fE (Hayakawa, 1973, S. 92ff). ,, The subtle nuances and the compli-
cated beauty that distinguish the modern japanese garden® sei ein Verdienst
der Teemeister (Hayakawa, 1973, S. 133f). Uber die Jahrhunderte hitten sie den
roji als Gartenraum perfektioniert. In vielen repetierten Verfeinerungen hit-
ten sie gleichzeitig grossartige Techniken des stimmungserzeugenden Designs
entwickelt (Hayakawa, 1973, S. 134).

In einem zweiten Teil folgt eine Diskussion. Weltbilder und Gestaltungs-
ideale der Teemeister werden mit westlich tradierten Konzepten verglichen.
Die Synthese enthilt aus diesem Vergleich gewonnene Erkenntnisse fiir den
Diskurs um das Girtnern im Anthropozin.



These und Fragestellung

Fur vorliegende Arbeit werden folgende Thesen aufgestellt:

* Es gibt Parallelen und Ahnlichkeiten zwischen den von den japanischen
Teemeistern beschriebenen Weltbildern und Gestaltungsidealen und de-
nen von westlichen Autoren. Es gibt aber auch Unterschiede.

* Das westliche Instrumentarium an philosophisch-ethischen Konzepten
eignet sich nur bedingt, um die den 7077 zugrundeliegende Ideenwelt zu
beschreiben und zu analysieren.

* Aus den roji-Praktiken und den diesen zugrundeliegenden Konzepten
kann der Westen neue Ansitze fiir den Diskurs um das Gértnern im
Anthropozin gewinnen.

Angesichts des immer grosser werdenden Ausmasses der menschlichen Um-
gestaltung der Natur und ihrer Prozesse (wie Geo-Engineering) und deren
Okonomisierung mittels Okosystemleistungen wird fiir vorliegende Arbeit fol-
gende Frage als die wichtigste angesehen:

Welche neuen Ansitze fir den Diskurs um das Gértnern im Anthro-
pozin kann der Westen bei der Betrachtung der roj7-Praktiken gewin-
nen’?

Abgrenzung

Auf andere Girten als die roji wird nicht eingegangen, weil sie fiir die Beant-
wortung der Fragestellung irrelevant sind. Die Behandlung der chinesischen
Teekultur beschrinkt sich auf deren Einfluss auf die japanische Teekultur.

Methode

Es wird eine Literaturstudie mit einer historischen Makroperspektive durch-
gefithrt. Bei ostasiatischer Literatur schliesst eine solche Studie auch die Be-
trachtung der Bedeutungen, welche in den chinesischen Schriftzeichen stecken,
mit ein. Als Referenz der westlichen Denkweise zum Thema Girtnern im An-
thropozin werden verschiedene Quellen zitiert.



Geschichte des sado

In der Tang-Zeit (618-907) war Tee in China ein weit verbreitetes Getrink.
Lu Yu B3 (728-804) schrieb im Werk chajing &% iiber die Vorziige des Tees,
die richtige Zubereitung und den Reiz des Teetrinkens. In Japan war zu dieser
Zeit das Getrank auch bekannt, jedoch nur als seltene, teure Importware aus
China. Aus dem China der Song-Zeit (960-1279) wurde dann Teegeschirr und
Pulvertee nach Japan importiert, und der japanische buddhistische Priester
Ersar & (1141-1215) legte nach der Riickkehr aus dem Studium in China eine
Teeplantage in Japan an und schrieb das Werk kissa-ygjok: BZEERT (1214), in
welchem er fiir den Tee wirbt und die Etikette des Zubereitens und Trinkens,
wie er sie in China gelernt hat, beschreibt. Das Teetrinken wurde als Praxis fir
die buddhistischen Monche formalisiert. Im 14. Jahrhundert wurde diese Pra-
xis um eine dsthetische Dimension erweitert. Auch entstanden damals organi-
sierte Tee-Degustationen. Oft waren diese Anldsse mit ausgelassenen Feiern
inklusive Alkoholkonsum, Bankett, Musik, Tanz und Dichtung verbunden (jaa-
nus, 2001a). Die Beliebtheit des Tees wuchs. Sogar rebellierende Bauern sollen
bei ihren geheimen Treffen Tee getrunken haben (Loraine, 1968, S. 188). Der
aus einfachen Verhiltnissen stammende zen #-Monch MuUraTa Juko £ HERN
(1423-1502) prigte die Ritualisierung des formalisierten Teetrinkens, indem er
ihm zen-Werte wie Einfachheit und Asthetik hinzufiigte. Sein sthetisches Ide-
al wird wabi {£ genannt. Es bedeutet, im Einfachen, Herben, Unregelmissigen
und Unvollkommenen das Schoéne zu erkennen (Japan: An Illustrated Ency-
clopedia, 1996, S. 40f). Die zen-Lehre baut stark auf dem Taoismus auf, der
auch ,Die Kunst des In-der-Welt-Seins® genannt wird. Der Taoismus ,nimmt
das Irdische hin, wie es ist, und versucht, im Unterschied zu den Konfuzianern
und Buddhisten, in unserer Welt voll Kummer und Sorge echte Schonheit zu
finden“ (Okakura, 2004, S. §8).

Das Zusammenkommen zum Teetrinken soll gemidss MuraTA Juko die
Starkung der vier Kardinaltugenden Urbanitit, Zuvorkommenheit, Reinheit
und Unerschiitterlichkeit zum Ziel haben (Loraine, 1968, S. 188). Dies muss
vor dem Hintergrund der unruhigen Sengoku-Zeit (1477-1573) gesehen werden,
welche von kriegerischen Auseinandersetzungen geprigt war. Gerade wegen
dieser instabilen Lage hatte die zen-Sekte einen enormen Zulauf (Hayakawa,
1973, S. 64).

MURATA JUKOs chanoyu D% (wortlich: heisses Wasser fiir Tee; gemeint ist
der Stil und die Form des Tee-Servierens und die zugehérige Philosophie) war
fur die gesamte kulturelle Weiterentwicklung Japans sehr prigend und wur
de von einem seiner Schiiler, MuraTA SOju #HR, an zahlreiche wohlha-
bende Hindler weitergegeben. Jene, die sich diesem sado #Xi#i (wortlich: Tee-
Weg) verschreiben, werden chajin ZA (wortlich: Teemensch; in der westli-



chen Literatur: Teemeister) genannt. TAKENO JOO HEF#EPFE (1502-55), ein weite-
rer Teemeister, erweiterte das wabi-Konzept mit eremitistischen Idealen und
prigte die Gestaltung des chashitsu ZZE (wortlich: Teeraum), indem er dessen
Masse auf viereinhalb tatam: &-Matten beschrinkte und einige Bauelemen-
te absichtlich in ihrem natiirlichen Zustand beliess (einer der tragenden Bal-
ken wird zum Beispiel nicht behauen, sondern in der urspriinglichen Pracht,
wie er sich als Baumstamm zeigt, belassen). Ein Schiiler von TAkENO J60 war
SEN RikYU (1522-91). Dieser diente als Teemeister den grossen militdrischen
Herrschern und Reichseinigern der Azuchi-Momoyama-Zeit, Opa NOBUNAGA
#AISK (1534-82) und TovoTomr HipevosHi (1536-98). Die Asthetik des wabi
erreichte im sado ihren ersten Hohepunkt durch die Praxis von SEN Riky®0.
Er trieb die Reduzierung der Ausschmiickung des Teeraumes weiter und inte-
grierte spirituelle Aspekte des zen noch mehr in sein chanoyu (jaanus, 2001a). Er
schrieb ein geheimes Buch zum sado, nanboroku B $ genannt (jaanus, 2001b).

Beim chanoyu geht es nicht um das Ritual an sich, sondern es dient nur dazu,
den Kopf von Gedanken zu befreien, um sich dann entspannt tiber schéne
Kunstgegenstinde oder Blumen unterhalten zu konnen (Loraine, 1968, S. 190).
Zu erwihnen ist, dass die Giste sich alle tief biicken miissen, um durch eine
kleine Offnung in den Teeraum zu gelangen (Abb. 4 und 9). Diese Offnung ist
mit Absicht so angelegt. Das sich Verbeugen driickt in Japan Ehrfurcht und
Respekt aus. Dadurch, dass sich jeder Gast dieser Korperhaltung hingeben
muss, erhilt er eine Lektion in Demokratie, weil diese auf Respekt aufbaut
(Loraine, 1968, S. 195).



Geschichte des rojz

roji & ist ein im Alltag gebriuchliches Wort fiir Durchgang, Gésschen, Pfad.
Es wurde auch von den Teemeistern verwendet, um den Pfad im Aussenbe-
reich um den Teeraum auszudriicken, iiber welchen seine Giste vom Gatter
bis zum Teeraum schreiten, wo er ihnen dann Tee serviert. Dieser Aussenraum
(Abb. 3) war gewohnlich leer, er war nicht als Garten konzipiert. Im choan-
doki KEEEFE, einer 1640 erschienenen Sammlung von sado-Anektoten, wird
erwihnt, dass Isnicuro DouTter A EiE1E, einer der Schiiler MURrATA JUKOs,
als erster fumi-ishi Bf (wortlich: Trittsteine; siche Abb. 4 und 5) in diesen
Aussenbereich legte. Um nicht dem Schlamm ausgesetzt zu sein, wurden die
Trittsteine in der Azuchi-Momoyama-Zeit gelegentlich mit einem Kiesbett er-
ginzt. Wie er im nanboroku schreibt, erkannte SEN R1kyT den positiven Wert,
der im roj7 steckte, und so fithrte er eine neue Schreibweise fiir diesen Pfad ein,
die auch heute noch gebriuchlich ist: E#h (wortlich: taufeuchter Boden). Diese
Wortzeichen wurden einem Sutra entnommen, wo sie fiir den Ort stehen, wo
Seelen wiedergeboren werden. Diese Bedeutung wird auf den roj7 iibertragen.
Auf ihm sollen die Seelen der Giste wiedergeboren werden, das Weltliche, Ir-
dische verlassend, um in die Einsamkeit des einfachen Teeraumes einzutreten
(Loraine, 1968, S. 195). Der roji versinnbildlicht ,das erste Stadium der Medita-
tion - den Weg zur Selbsterleuchtung. Der 79/ soll die Verbindung zur Aussen-
welt unterbrechen und ein neues Gefiithl erwecken, das den vollkommenen is-
thetischen Genuss im Teeraum fordert. Wer diesen Weg entlanggegangen ist,
wird sich unweigerlich daran erinnern, wie sein Geist sich iiber die Gedanken
des Alltags erhoben hat, wihrend er im Schatten der Nadelbdume iiber die
regelmissigen Unebenheiten der Trittsteine und die getrockneten Kiefernna-
deln geschritten ist und die moosbedeckten Granitlaternen passiert hat“ (Oka-
kura, 2004, S. 73). Das Ziel der vier Kardinaltugenden wurde also schon mit
dem Gartenpfad in Angriff genommen. Die Teemeister umschreiben mit ei-
nem Gedicht die Empfindung, welche sie mit dem von ihnen gestalteten roji
hervorrufen wollen. SEN R1kyU wihlte dafiir ein altes Lied von Fujiwara Sa-
DAIE BERER (1162-1214) (Japan: An Illustrated Encyclopedia, 1996, S. 401,
Ubersetzung nach Okakura (2004, S. 74):

In die Ferne blicke ich:
Weder Blumen

Noch farbige Blitter
Am Meeresstrand
Eine einsame Hiitte

Im schwindenden Licht
Fines Herbstabends.



Fiir KoBor1 ENsHU /MEEM (1579-1647) war es folgender Vers (Okakura,
2004, S. 74):

Eine Gruppe Sommerbidume,
Ein Streifen Meer,
Ein blasser Mond.

Ein 7077 kann auch in zwei Teile unterteilt sein, getrennt durch ein Gatter.
Dann ist der von der Aussenwelt entferntere Teil wilder, weniger kiinstlich ge-
staltet. Von allen japanischen Gartenformen ist der 7o/ ohnedies die am wenig-
sten kiinstliche. Bei der Gestaltung des 7o/ weden unter verschiedenen Idealen
insbesondere wabi, yiagen W% und sabi X verfolgt. yigen bedeutet eine Stim-
mung des Geheimnisvollen, Dunklen, Tiefen, Eleganten, Doppeldeutigen, der
Ruhe, des Verginglichen und des Traurigen (Japan: An Illustrated Encyclope-
dia, 1996, S. 42f). sabi driickt hohes Alter, Einsamkeit, Resignation und Ruhe
aus (Japan: An Illustrated Encyclopedia, 1996, S. 34fD. So ist s@bi in der durch
natiirliche Alterung entstandenen Oberfliche (Patina) von Steinen, Moos und
Flechten zu finden. Die Objekte in diesem verwitterten Zustand tragen zum
chanoyu-Setting bei, indem sie die fiir dieses essentielle zeitlose Abgeklirtheit
schaffen (Abb. 6). Die roji sind nicht fiir die Ewigkeit gemacht. Kein einziger
der historischen roji wurde in der Originalform des Kunstwerks erhalten, im
Gegensatz zu anderen japanischen Girten aus derselben Zeit. Schwere Ein-
griffe wie die Schaffung von Teichen, Hiigeln oder fixe Steinanordnungen sind
dem roji fremd (Loraine, 1968, S. 195).

In der urjapanischen Religion shinto ##3& wie auch im zen-Buddhismus ist
der Akt des Reinigens ritualisiert. ,Since shinto lays great stress on purity and
cleanliness, the act of cleansing the body assumes enormous importance and
must be performed before any ceremony begins“ (Japan: An Illustrated Ency-
clopedia, 1996, S. 151). Auch heute noch ist es iiblich, dass Japaner fiir gewisse
Reinigungsabliufe eine Griindlichkeit und Ausdauer aufbringen, die fiir durch
den westlichen Kulturkreis Geprigte unverstiandlich ist. Vor diesem Hinter
grund muss folgende Anektote um SEN Riky0 gesehen werden. Der Teemei-
ster beobachtete, wie sein Sohn den 7977 fegte und sprengte. ,Das ist noch
nicht sauber genug® soll er seinem Sohn gesagt haben, als dieser fertig war,
und ihn aufgefordert haben, nochmals von vorne zu beginnen. Sein Sohn ver-
kiindete nach einer weiteren Stunde harter Arbeit, er sei jetzt fertig. ,,Ich habe
die Trittsteine zum dritten Mal gescheuert und die Steinlaternen und die Bau-
me griindlich mit Wasser besprengt. Moos und Flechten leuchten in frischem
Griin, und auf dem Boden ist kein Blittchen und kein Zweig mehr zu sehen®.
Der Teemeister schalt ihn einen jungen Narr und schiittelte einen Baum, so
dass der Boden mit goldenen und roten Blittern bedeckt war. Es ging ihm
neben Sauberkeit auch um Natiirlichkeit (Okakura, 2004, S. 771).

6



Vor buddhistischen Tempeln und in den roj: vollfithrt jeder Besucher ein
Reinigungsritual am tsukubai #8, einem steinernen Wasserbecken (Loraine, 1968,
S.198; siehe auch Abb. 6 und 8). Das tsukubai soll sich aus dem zazen-seki 415
entwickelt haben, einem Arrangement von Steinen bei einer Quelle, wo Muso
Sosek1 BZEERA sich nach anstrengenden Meditationen erholte. Muso SOSEKI
war einer der zen-Konvertiten und prigte die japanische Gartenkunst ausser-
ordentlich (Hayakawa, 1973, S. 62ff). SEN R1kYT gestaltete einen roj7, von dem
ein tsukubai erhalten ist. Die Anektote, die sich darum rankt, geht so: Rixyo
soll zwei Reihen Hecken gepflanzt haben, so dass vom roj7 aus die schone Aus-
sicht auf den See in der Ferne komplett verdeckt wurde. Wenn sich der Gast
nun aber tiber das Wasserbecken beugte, um seine Hinde zu netzen, wurde
ihm voéllig unerwartet die Sicht auf den See durch eine schmale Offnung in
den Hecken frei (Loraine, 1968, S. 198).

Eine andere Legende dreht sich um einen Baum. So steht in einem rojz,
der vor 300 Jahren urspriinglich von SEN R1ky0T angelegt wurde, eine 250 Jah-
re alte Pinie, die als Ersatz fir ihre Vorgingerin am selben Ort gepflanzt wur-
de (Abb. 7). Dieser aktuelle Baum wird wie sein Vorginger ,Armelbiirstende
Pinie“ genannt, weil der roj7 so klein ist, dass der Herrscher Toyorom1 Hi-
pEvosHI ihn angeblich nicht passieren konnte, ohne seine Armel an der Pinie
zu streifen (Loraine, 1968, S. 195).

Eine der Grundherausforderungen fiir die Teemeister ist, den roj7 gleich-
zeitig natiirlich, kiinstlerisch und praktisch zu gestalten. ,Because it is {...} es-
sential for the roji to prepare the guest psychologically to enter the world of
tea, its design and spatial expression require intense care. It must have balan-
ced sense of both flow and calm in its movement lines. Its mood must be tense
in some places and relaxed in others, with a suitable equilibrium maintained
between the two. All distracting elements must be eliminated, for they intro-
duce jarring worldly thoughts“ (Hayakawa, 1973, S. 134).

Auf SEN Riky0s Anwesen wurden nach seinem Tod zwei der bedeuten-
den ,Teeschulen® eingerichtet, omote-senke =T und ura-senke EF R, in wel-
chen bis heute die Geheimnisse des szdo weitergegeben werden. Dort steht
der Teeraum fushin-an 7~&# (Abb. 9). Sein zugehoriger roji (Abb. 10) wird von
der Aussenwelt durch einen ,Fenster-Eingang® (naka-kuguri $#Y) getrennt
(Abb. 11). Dieser naka-kuguri und die dahinter sichtbaren Trittsteine in einem
tiefen Moosbett wiirden nach Hayakawa (1973, S. 135) auf perfekte Weise das
Kunststiick vollbringen, gleichzeitig den roji von der Aussenwelt zu isolieren
und den Gast zum Eintreten einzuladen.



Diskussion

Weltbilder und Wertvorstellungen

Naturbeziehungen und die Kunst des In-der-Welt-Seins Die condi-
tio humana von Hannah Arendt driickt ein In-der-Welt-Sein des Menschen
aus: ,]Nun umfasst aber die Condition Humaine, die menschliche Bedingtheit
im Ganzen, mehr als nur die Bedingungen, unter denen den Menschen das
Leben auf der Erde gegeben ist. Menschen sind bedingte Wesen, weil ein jeg-
liches, womit sie in Berithrung kommen, sich unmittelbar in eine Bedingung
ihrer Existenz verwandelt“ (Arendt, 1960, S. 16). Gemiss Arendt sei dieses In-
der-Welt-Sein seit der Moderne gestort: die menschliche Welt habe sich der
Natur entfremdet (Palsson et al., 2013, S. 9). Daraus resultiert ein Dualismus,
der aber als Problem erkannt wurde und den es zu iiberwinden gilt: ,Nature has
often been presented as one half of a pair — nature/culture, natural/social, and
so on. This is still echoed in some earth-system notions that are fundamentally
dualistic, ‘linking,’ ‘connecting,” and ‘coupling’ the two systems of the earth and
humans as if they were different realities. But recently, environmental discour-
se has increasingly emphasized the need to move beyond the stark dualism of
the natural and the social“ (Palsson et al., 2013, S. 9). Bohme spricht in diesem
Zusammenhang von einer neuen Beziehung zwischen Naturphilosophie und
Naturisthetik: Die durch den Menschen verursachte Zerstérung werde fir
diesen am eigenen Korper spiirbar und zwinge ihn, seine eigene Natiirlichkeit
wieder in sein Selbstbewusstsein zu integrieren. Diese neue Fokussierung dre-
he sich um das ,,Sichbefinden in Umwelten“ (B6hme, 1989, S. 9). Im Westen ist
somit eine gewisse Notwendigkeit, die Naturbeziehungen des Menschen neu
auszurichten, erkannt worden, aber eben aus einer Not heraus. Ansitze haben
hier oft einen Vers6hnungscharakter, siche hierzu B6hme (1989, S. 31f und 46,
insbesondere die Allianztechnik Blochs). Dass die japanischen Teemeister vor
einer ganz anderen Ausgangslage stehen, ist augenfillig: Mit dem Taoismus ist
schon ein traditionsreiches Repertoire (deshalb ,,Kunst des In-der-Welt-Seins®)
fur eine Einbindung des Menschen in ein Naturbild vorhanden, welches oben
genannte Dualismen gar nicht autkommen ldsst. Dieses Selbstverstindnis, Teil
der Natur zu sein, beginnt bei den Vorstellungen des Gottlichen: ,, In both the
Chinese and Japanese worldviews, there is less distance between man and the
divine than in the Western (Judeo-Christian) monotheistic tradition, and na-
ture is elevated to a very lofty position. A major thrust of Chinese and Japanese
culture has been to locate man’s proper place within the lap of nature, which is
seen in terms of the divine or sacred. [...] First, nature is revered for its sacred-
ness and for beauty in its own right, not through any secondary importance
as a creation of divinities. Second, nature is revered not so much as an ab-



stract entity but more concretely in terms of specific mountains, trees, and
streams in particular locales. Third, both humans and kami {Gétter, Geister,
Anm. d. Autors} are understood to dwell in nature. Forth, although nature has
its dark side, with calamities and disasters, this is just one aspect of a duality
also reflected in the ambiguous character of human motivation and even in
malevolent dieties“ (Japan: An Illustrated Encyclopedia, 1996, S. 135ff). Was
der Westen von den japanischen Teemeistern lernen kann, ist also ein Welt-
bild, in welchem der Mensch in der Natur integriert ist, als Teil der Natur. Ist
er flexibel genug, sich und die Natur neu zu denken und zu verstehen, kann
die von Arendt angesprochene Entfremdung abgewendet werden, und zwar
tber einen anderen Weg als die Versohnung, welche zwingendermassen von
einem Dualismus Mensch/Natur ausgehen muss. Oder mit Palsson et al. (2013,
S. 11) ausgedriickt: ,, We must explore how Western thought traditions, hither-
to heavily dependent on the dualism of nature and society, can confront their
internal limits and intellectual tipping points. Their flexibility needs to be en-
hanced and adapted to the human condition of the Anthropocene®. Vielleicht
bereitet der von Blithdorn und Welsh (2007, S. 193) konstatierte Kollaps des
ytraditional modernity’s central dualism of the Self and its Other” diese neue
Richtung vor. Dieser Kollaps sei ein Merkmal einer neuen conditio humana,
der ,post-ecologist condition®.

Kardinaltugenden, Eremitendasein Die Kardinaltugend Reinheit hat
in Japan den weiter oben behandelten hohen spirituellen Stellenwert mit stark
ritueller Auspragung. Es wird angenommen, dass das Ausrichten des Lebens
nach diesem Wert priagend fiir die iibrigen Elemente der Weltanschauung wie
auch fur die Gestaltungsideale ist. Auf diesen Zusammenhang kann in vor
liegender Arbeit nicht weiter eingegangen werden, um deren Umfang nicht zu
sprengen. Die behandelte Literatur zu den oz gibt keine genauere Auskunft zu
den Kardinaltugenden Urbanitit, Zuvorkommenheit und Unerschiitterlich-
keit. Deren genauere Untersuchung kénnte weiteren Aufschluss zu den Wert-
vorstellungen der japanischen Teemeister bieten. Interessant ist, dass Eremi-
tendasein und Urbanitit von den japanischen Teemeistern nicht widerspriich-
lich verstanden werden. Da diese intensiven Kontakt mit ihren Giésten pfleg-
ten, muss ihr Eremitendasein eine andere Bedeutung haben als die westliche.



Gestaltungsideale

wabi, sabi, yiigen und Mimesis ,Concepts like wabi, sabi,{...} were all in-
clined toward simplicty in their basic implications, uniformly showing distan-
ce for ornate beauty. Simplicity also meant naturalness, or lack of artifice, in
artistic expression. In traditional aestetics the distance between art and na-
ture was considerably shorter than in its Western counterpart” (Japan: An II-
lustrated Encyclopedia, 1996, S. 15). Dieser Ansatz der Einfachheit als Ge-
staltungsziel stellt ein fiir den Westen neues Element dar. Adorno entwickelte
zwar das Konzept der Mimesis, ein Verhalten, welches ,das Andere und den
Anderen um seiner selbst willen gelten lisst: das Ding, die Natur, den anderen
Menschen. In der Mimesis soll das Konkrete, das Singulire, das Individuel-
le bewahrt bleiben®“ (Bohme, 1989, S. 28). Wollte man den Teemeistern vor-
halten, sie betrieben Mimesis, vernachlissigt man folgenden grundlegenden
Aspekt: Der Teemeister will primir eine Atmosphire schaffen. Diese Atmo-
sphire soll Einfachheit ausstrahlen. Dazu soll ins Gefiige eingegriffen werden,
und zwar sollen storende Elemente entfernt, sollen Pfade fir Herrscher eng
hinter einem Baum durchgefiihrt werden, damit sich der Herrscher als einfa-
chen Menschen wahrnimmt u.s.w. Die Einfachheit ist also auf die zu schaf-
tende Atmosphire bezogen. Sich als den einfachen Mann zu fiihlen ist etwas
erstrebenswertes.

Einen Garten gestalten, der gleichzeitig natiirlich, kiinstlerisch und
praktischist Im Zusammenhang mit der Gestaltung der 707 ist es interes-
sant, die Aussagen Arendts zur Vita activa zu betrachten: Sie weist darauf hin,
dass mit diesem Wort drei menschliche Tétigkeitenfelder, welche jeweils einen
anderen Anlass haben, zusammengefasst werden sollen: Arbeiten, Herstellen
und Handeln (Arendt, 1960, S. 14f). Sie erwihnt auch, dass es keine Hierar
chie zwischen der Vita activa und der Vita contemplativa geben soll (S. 21D).
Letztere Unterscheidung ist bei den Titigkeiten des Teemeisters wohl des-
halb unpassend, weil dieser, als Mediator der Kontemplation, Orte und Mo-
mente der Kontemplation wahrscheinlich nur schaffen kann, wenn er selber
gelegentlich kontemplativ im 7077 und im chashitsu verweilt. Ob nun die kon-
templativen Momente des Teemeisters klar trennbar sind von den Momen-
ten der gestalterischen Titigkeit (welche eine Aktion sind), mag angezweifelt
werden. Sonst sind aber die Begriffe Arbeiten, Herstellen und Handeln, so
wie Arendt sie braucht, auf die Titigkeiten des Teemeisters anwendbar. An-
ders als beim Bauern, welcher von der Bearbeitung des Feldes im wortlichem
Sinne Friichte erwartet, handelt es sich bei den Titigkeiten des Teemeisters
nicht um Arbeit. Wenn dieser nun den roj7 und den chashitsu gestaltet, kann
man vom Herstellen im Sinne Arendts sprechen, auch wenn keine Werke fiir

10



die Ewigkeit geschaffen werden. Fithrt der Teemeister aber eine Teezeremo-
nie mit einem Gast durch, bei welchem sich wie oben besprochen alles um die
Kommunikation drehen soll, findet eine Handlung statt, diejenige Titigkeit,
welche direkt zwischen Menschen abspielt, eventuell begleitet von kontem-
plativem Wahrnehhmen. Die Unterscheidung nach Arendt in Arbeiten, Her-
stellen und Handeln kann hilfreich sein, wenn es um die Einordnung des durch
den sads tradierten Weltbildes geht: Dessen Ubertragung macht wahrschein-
lich nur auf vergleichbare Titigkeitsbereiche Sinn. Deshalb ist die Naturbezie-
hung der Teemeister nicht materiell-existentiell begriindet wie bei Jiger- und
Sammlervélkern oder bei agrarischen Schichten anbauender Volker, sondern
baut auf luxurigsen Verhiltnissen auf. Interessant ist, dass sich der roy7, trotz
dieses luxuriésen Ursprunges, aus einer praktischen Daseinsfunktion heraus
entwickelt hat, namlich als durchzuschreitender Raum. Diese Funktion blieb
immer zentral und musste praktischerweise gewihrleistet sein. Sie war und ist
die eigentliche Legitimation, sich des entsprechenden Raumes zu ,bemich-
tigen“. Tiefbau, Raumplanung, Landschaftsplanung und Okosystemplanung
oder gar Geo-Engineering sind Titigkeitsbereiche des Herstellens und somit
vergleichbar mit den roji. In der Praxis ist jedoch bei der Gestaltung eines
roji viel weniger Diskrepanz zwischen Kultur und Natur beobachtbar als bei
diesen Bereichen. Man kann die Griinde in der Technik, in der Weltanschau-
ung oder in den Gestaltungsidealen suchen. Der Westen konnte lernen, sich
mit der Frage nach den Gestaltungsidealen auseinanderzusetzen. Diese Aus-
einandersetzung kann ,Visionen® und die Schaffung von ,Leitbildern“ oder
sogar ,politischen Positionen“ in der Bestimmung des Verhiltnisses von artifi-
ziell/natiirlich oder Mensch/ Natur auslosen. Gestaltungsideale konnen Praxis
und Theorie, Handeln und Denken zusammenfiihren. Die Gestaltung, sprich
»2Bemichtigung“ des Raumes erfolgt beim rgji wie bei jedem Garten mit ei-
nem kiinstlerischen, michtigen Eingriff. Diese Macht soll aber hier nicht of-
tensichtlich, nicht sichtbar sein. Das Arrangement soll nicht als Arrangement
erkennbar sein. Das Arrangement wurde jedoch im Laufe der Zeit etabliert,
um beim Gast gewisse Sinneserlebnisse und Geisteszustinde hervorzurufen.
Diese Gleichzeitigkeit von Natiirlichkeit, Kiinstlerischem und Praktischem
(sprich die Gleichzeitigkeit dieser westlichen Begriffe mit einander mehr oder
weniger ausschliessenden Bedeutungen) scheint wie bei anderen weiter oben
behandelten Aspekten aufzuzeigen, dass es gar nicht einfach ist, mit west-
lichen Begriffen ostasiatische Konzepte zu umschreiben, in welchen solche
Gleichzeitigkeiten scheinbar problemlos angewandet, ja gar intendiert werden.
Was der Westen hieraus lernen kann, ist, dass seine Gewohnbheit, kategorisch
zu denken, nur eine Grenze darstellt, welche iiberwunden werden kann.

II



Zusammenfassung

Der Teekult entwickelte mit der Gestaltung der roj einen weltweit vielleicht
einzigartigen Umgang mit der Natur, der tief in den in Ostasien tradierten phi-
losophischen Denkweisen verwurzelt ist. Dieser Umgang mit der Natur ist pri-
mir spirituell. Er zeigt im Vergleich mit westlichen Denkweisen auf, dass das
Denken im Bezug auf die Natur kulturell bedingt ist und neue Wege einschla-
gen kann. So konnen Naturbeziehungen neue Formen annehmen. Unterstiit-
zend hierbei konnen die Erarbeitung und Etablierung von Gestaltungsidealen
wirken.

Ausblick

Eine weiterfithrende Untersuchung des Kulturphinomens ,ro77“ dringt sich
auf. Diese Betrachtung kann dem Menschen vielleicht einige der philosophi-
schen Grundlagen liefern, die er braucht, um den Trend seines immer grosser
werdenden respektlosen Eingriffs in die Natur zu hinterfragen. Zeitliche und
kulturelle Distanzen sollen dabei keine Hindernisse darstellen.

Literatur

Arendt, H. (1960) Vita activa oder Vom tiitigen Leben, Piper, Stuttgart.

Blithdorn, I. und I. Welsh (2007) Eco-politics beyond the Paradigm of Sus-
tainability: A Conceptual Framework and Research Agenda, Environmental
Politics, 16 (2) 185—205, April 2007.

Bohme, G. (1989) Fiir eine skologische Naturdisthetik, Edition Suhrkamp, Frank-
furt am Main.

Hayakawa, M. (1973) The Garden Art Of Japan, Weatherhill, Tokyo.

jaanus (2001a) chanoyu,http://www.aisf.or.jp/~jaanus/deta/c/chanoyu.htm.
Abgerufen am 14.03.2014.

jaanus (2001b) r0ji, http://www.aisf.or.jp/~jaanus/deta/r/roji.htm. Ab-
gerufen am 14.03.2014.

Japan: An Illustrated Encyclopedia (1996) Keys to the Japanese Heart and Soul,
Kodansha International Ltd., Tokyo.

Loraine, K. (1968) The World Of The Japanese Garden, Weatherhill, Tokyo.

12



Okakura, K. (2004) Das Buch vom Tée, Patmos, Diisseldorf.

Palsson, G., B. Szerzynski, S. Sorlin, J. Marks, B. Avril, C. Crumley, H. Hack-
mann, P. Holm, J. Ingram, A. Kirman, M. P. Buendia und R. Weehuizen
(2013) Reconceptualizing the Anthropos’ in the Anthropocene: Integrating
the social sciences and humanities in global environmental change research,
Environmental Science & Policy, 28, 3-13.

13



Abbildungen

Abbildung 1: Teemeister bestiickten den Rand dieser Briicke im Komplex
der kaiserlichen katsura-Villa mit Kies, Farnen und einer Grasnarbe. Quelle:
(Loraine, 1968, S. 341)

14



Abbildung 2: Gedeckter Bereich vor dem Teeraum shoi-ken SKE# der kaiserli-
chen katsura-Villa. Quelle: Hayakawa (1973, S. 108)

15



Abbildung 3: Schematische Ubersicht iiber verschiedene Gestaltungelemente
der roji. Zu sehen sind fumi-ishi, ein toro T8 (Steinlaterne) und unten rechts
ein tsukubai. Handzeichnung von Tsukivama TE1zODEN £ILEE(R aus dem
Jahre 1828. Quelle: Loraine (1968, S. 196)

16



Abbildung 4: Der Eingangsbereich des Teeraumes der Teeschule ura-senke,
Kyoto. Quelle: Loraine (1968, S. 336)

17



@)

.

2%
T
D
’—

Abbildung 5: Der roji der Teeschule mushakaji-senke B & /NETF R, Kyoto. Quel-
le: Loraine (1968, S. 337)

18



Abbildung 6: Diese moosbedeckte Anordung, bestehend aus tsukubai und toro,
steht im 70/ des ninna-ji {ZF0, einem Tempel in Ky6to. Quelle: (Loraine, 1968,
S. 339)

19



<,

Abbildung 7: Die ,Armelbiirstende Pinie“ im von SEN R1ky0 angelegten roji
beim Tempel von myoki-an 13 ERE, Kyoto. Quelle: Loraine (1968, S. 340)

20



Abbildung 8: fumi-shi und tsukubai des fushin-an, omote-senke-Teeschule, Kyoto.
Quelle: Hayakawa (1973, S. 130)

21



Abbildung 9: Eingangsbereich des fushin-an, omote-senke-Teeschule, Kyoto.
Quelle: Hayakawa (1973, S. 131)

22



Abbildung 10: fumi-ishi vor dem Wartebidnkchen des fushin-an, omote-senke-
Teeschule, Ky6to. Quelle: Hayakawa (1973, S. 156)

23



Abbildung 11: naka-kuguri des fushin-an, omote-senke-Teeschule, Kyoto. Quelle:
Hayakawa (1973, S. 157)



